
227 

 

 

FIONA HUGHES 
 

La liminalité dans l’art rupestre : un 

indice pour comprendre l’évolution cognitive 

 

Introduction 

Quelle pourrait être éventuellement la signification de l’art visuel pour 
l’évolution ? 

L’art de la période glaciaire est souvent considéré comme marquant une « 
explosion créatrice » qui a commencé il y a environ 40 000 ans, qui a duré 
environ 30 000 ans et s’est étendue de l’Europe occidentale à l’Eurasie1. Ses 
créateurs étaient des humains anatomiquement modernes dotés, d’une manière 
générale, du même appareil cognitif que nous. Il existe diverses explications du 
ou des facteurs déterminants qui nous sont proposés pour une explication 
causale de la signification de l’art dans l’évolution. Les récits cognitivistes 
affirment que le facteur critique est la modification neuronale. En guise 
d’alternative, des éléments démographiques et climatiques sont proposés 
comme causes de l’explosion artistique2. 

Quant à moi, j’adopte une approche particulière pour établir l’importance de 
l’art rupestre de la période glaciaire pour l’évolution. En partant du dossier 
archéologique – ou, d’un point de vue phénoménologique, en basant mon 
diagnostic sur « les phénomènes » – mon objectif est de décrire et d’analyser 
une gamme de modèles cognitifs présentés par l’art rupestre du Paléolithique 
supérieur. J’examine en particulier les preuves d’une attention portée à ce que 
j’appelle la « liminalité ». Par liminal, j’entends les seuils, les transitions et les 
zones frontalières. Dans mon projet plus vaste, j'identifie une gamme de 
manières distinctes mais interdépendantes par lesquelles l'art rupestre montre 
comment la conscience de la liminalité a joué un rôle crucial dans la perception, 
le sentiment, la mémoire et la représentation, ainsi que dans les relations avec 
soi-même et avec les autres. Dans ma démarche, tous ces éléments sont compris 
comme porteurs d’un potentiel cognitif en tant que formes de conscience située 
réagissant aux conditions sociales et environnementales3. 

 
1 Les recherches les plus récentes suggèrent une date possible encore antérieure pour l’art des 
grottes d’il y a 52,000 ans à Sulawesi en Indonésie. 
2 Pour une vue d’ensemble, voir Straffon, 2019. 
3  J’utilise ici le mot « art » de manière intentionnellement indéterminée. Je ne veux certainement 
pas dire que les marques préhistoriques non instrumentales relèvent des mêmes normes ou 
visions du monde que l’art tel qu’il s’est développé en Europe et ailleurs, notamment depuis la 



228 

 

Dans la section suivante, j'examinerai brièvement les positions de deux 
représentants influents, porteurs d'approches évolutionnistes concurrentes : 
Stephen Mithen et April Nowell. Mon point de vue global est que la flexibilité 
neuronale proposée par Mithen apparaît en conjonction avec les facteurs sociaux 
et environnementaux sur lesquels insiste Nowell. À la fin de la section, je 
suggère que l’art peut être établi non seulement comme étant un indicateur de 
telles causes, mais aussi qu’il peut l’être comme partie intégrante d’une histoire 
causale complexe dans la mesure où il fonctionne comme un accélérateur ou 
une serre pour l’activité cognitive et sociale dans des conditions 
environnementales spécifiques. Je cherche à établir la thèse initiale 
d’accélération dans le reste de cet article. 

Dans la troisième section, j'explique ce que j'entends par liminalité et 
l'importance qu'elle revêt pour l'évolution cognitive. Je soutiens que la 
conscience des seuils, des transitions et des frontières ouvertes implique une 
conscience de conscience et présente une forme distinctive de flexibilité 
cognitive intensive. Il ne s’agit pas d’une méta-conscience extérieure à l’activité 
mais plutôt intrinsèque à l’orientation au sein d’une situation. La liminalité est 
importante pour l'évolution cognitive en tant que preuve du développement de 
multiples niveaux ou perspectives de conscience au sein de l'expérience. 

Dans la dernière section, je présente deux études de cas sur les 

 

Renaissance. Je suis également convaincue que ce que j’appelle « art » en ce qui concerne les 
temps préhistoriques aurait été intégré à d’autres pratiques, instrumentales et rituelles. La 
recherche ethnologique contemporaine contribue à étayer ce point de vue. Cependant, malgré 
toutes ces mises en garde, l’utilisation du mot « art » est une manière économique de désigner 
une dimension centrale, certes indissociable, au sein de l’ensemble complexe des cultures 
préhistoriques. Peu importe qu’ils n’aient pas eu de mot pour « art » – je soupçonne qu’ils n’en 
avaient pas, même s’ils avaient peut-être eu un moyen de marquer une distinction au sein d’un 
tout complexe. Nous utilisons ce mot dans nos tentatives faillibles de comprendre ce qui était 
important pour eux. Je n’exclus pas qu’un jour nous trouvions un mot qui communique mieux 
leurs valeurs dans des termes que nous pouvons commencer à comprendre. Mais pour l’instant, 
je ne pense pas que nous ayons un tel mot. Le « rituel », par exemple, peut masquer la dimension 
esthétique inhérente à l’art rupestre, la manière dont ces marques sur les parois d’une grotte ne 
sont pas simplement instrumentales, même à des fins rituelles, mais ont une valeur en soi. En 
d’autres termes, le rituel préhistorique était – et était nécessairement – esthétique. Comment 
rendre justice à cet élément au sein de leurs cultures ? Parler d’« art », c’est créer un espace de 
reconnaissance de la manière dont l’esthétique était pour eux un élément important. Il est 
inévitable que nous utilisions le langage de manière imparfaite lorsque nous essayons de 
nommer et d’expliquer des phénomènes expérientiels complexes, en particulier ceux auxquels 
nous n’avons pas d’accès direct. Pour paraphraser Kant, les concepts sont des généralisations, 
et non des rencontres avec une donnée immédiate. Nous devons essayer de faire en sorte que 
les généralisations fonctionnent pour nous, plutôt que d’attendre qu’elles soient en corrélation 
biunivoque avec ce qu’elles désignent, ce qui reviendrait à s’attendre à ce que le langage 
fonctionne sans sa généralité caractéristique. 
 



229 

 

caractéristiques de l'art rupestre à partir desquelles on peut diagnostiquer une 
conscience liminale. Ailleurs, j'ai discuté de la liminalité découlant des relations 
spatiales, temporelles et humaines (y compris des relations à soi et aux autres. 
Voir (Hughes 2021 (a), 2021 (b), 2024 (a)). Dans ce présent texte, je me 
concentre sur la liminalité manifestée, d'une part, par divers dispositifs de 
perception déployés dans l'art rupestre, et, d'autre part, dans les relations entre 
signes abstraits et représentations figuratives. 

II Explications évolutionnaires de l'explosion artistique 

Le récit cognitiviste de Mithin s’appuie sur les travaux de psychologues 
évolutionnistes, notamment Symonds, Cosmides, Tooby et Pinker, qui plaident 
en faveur de la modularité mentale. 

Le cœur de leur argument était que l'esprit humain a évolué grâce à 
l'accumulation progressive de modules mentaux, chacun étant sélectionné à la 
lumière des problèmes d'adaptation rencontrés par nos ancêtres dans ce que l'on 
appelle l'environnement d'adaptation évolutionnaire (EEA). (Mithen 2013, 218) 
Mithen remarque que ce modèle ne tenait pas compte de la manière dont des 
esprits évolués pouvaient proposer « des idées nouvelles sans rapport avec celles 
présentant un intérêt pour l’EEE » et qu’il ne faisait aucune référence au dossier 
archéologique ou fossiles. (Mithen 2013, 218) Les archives archéologiques des 
années 1990 ont montré un changement radical de comportement – Mithen 
ajoute « et donc de pensée » – entre 50 000 et 30 000 ans, ainsi qu’au début du 
dernier interglaciaire, il y a 11 600 ans. Les psychologues évolutionnistes 
n’avaient aucune explication à donner à propos des changements aussi 
spectaculaires dans le comportement humain. 

Mithen considère néanmoins le modèle modulaire – et son rejet de ce qu’il 
appelle « un mécanisme d’apprentissage général et sans contexte » – comme 
convaincant. (2013, 218) Dans The Prehistory of the Mind (1996), il a cherché 
à s’appuyer sur le modèle des psychologues évolutionnistes. Afin de mieux 
saisir l’activité cognitive complexe des humains modernes et influencé par 
Gardner 1983, il a adopté le « modèle de modules mentaux multiples » 
comprenant les intelligences sociales, naturelles et matérielles ou 
technologiques. Mithen pensait que le récit du psychologue évolutionniste était 
mieux adapté à l'Homo heidelbergensis (600 000-300 000 BP) et aux 
Néandertaliens (430 000-40 000 BP)4, l’homme qu'il appelle collectivement les 
« premiers humains ». 

 
4 Les dates indiquées dans cette discussion sont calibrées suivant la convention d’archéologie 
« Before Present » (Avant le Présent) selon laquelle le présent est 1950 ou, plus 
approximativement, avant maintenant.  

 



230 

 

« L'esprit modulaire des premiers humains m'est apparu comme une église 
romane à l'architecture complexe, avec de nombreuses chapelles isolées dont 
chacune représentait un domaine cognitif spécialisé. » (Mithen 2013, 219). 
Selon Mithen, les premiers humains possédaient des capacités d’intelligence 
sociale, naturelle et matérielle, mais ils n’avaient pas la capacité 
d’interconnecter ces sphères de leur existence. Les premiers humains se 
déplaçaient entre les sphères, mais c'était comme si, lorsqu'ils le faisaient, une 
porte s'ouvrait et une autre se fermait. Des changements entre les différents types 
de renseignements se sont produits, mais il n’y avait aucun lien permettant aux 
différentes sphères de s’informer mutuellement. Pour Mithen, l’absence d’un tel 
lien a conduit à l’absence de changement significatif dans le comportement des 
premiers humains sur près de 2 millions d’années. La prémisse de Mithen est 
que les changements de perspective significatifs ne surviennent généralement 
pas à l’intérieur des sphères d’activité mais uniquement à partir d’interactions 
entre différents domaines. Les conditions préalables à la possibilité de quelque 
chose de « nouveau » se sont développées progressivement dans un domaine, 
mais un saut évolutif ne se produit qu’une fois qu’une perspective est transférée 
dans un autre domaine ou paradigme. Peut-être que nous pourrions considérer 
cela comme un encouragement à la collaboration interdisciplinaire ! 

Ce qui s'est passé il y a environ 50 000 ans, selon Mithen, c'est que l'esprit 
modulaire a évolué de manière à permettre l'interconnexion entre les 
intelligences sociales, naturelles et technologiques. « Pour constituer l'esprit 
moderne, les pensées et les connaissances situées dans toutes ces chapelles 
doivent pouvoir circuler librement autour de la cathédrale… en s'harmonisant 
les unes avec les autres pour créer des modes de pensée qui n'auraient jamais pu 
exister au sein d'une seule chapelle » (Mithen 1996 : 11) L'esprit des premiers 
humains était, considère-t-il, culturellement stable, ce qui explique pourquoi il 
n'y a aucune preuve dépourvue d’ambiguïté d'une activité symbolique au cours 
de cette période. (Mithen 2013, 220) Mithen admet qu'il y a eu certains progrès 
évolutifs, suggérant même que l'esprit modulaire a atteint son apogée chez les 
Néandertaliens. Le dossier archéologique détaillé d’Europe et d’Asie 
occidentale établissent que les Néandertaliens possédaient des compétences 
considérables en matière de chasse, ainsi que de solides relations sociales, 
comme en témoignent les pratiques funéraires. Pour le reste, cependant, Mithen 
soutient qu’il n’y a eu aucun changement culturel paradigmatique tout au long 
de la période s’étendant du Paléolithique moyen antérieur de l’homo 

heidelbergensis jusqu’aux Néandertaliens. 
Contrairement à ce qui se passait en Europe, les humains ont évolué 

différemment en Afrique. Mithen situe l’arrivée des humains modernes à il y a 
200 000 ans. (2013, 224) Des preuves plus récentes suggèrent une apparition 
possible de l'AMH (African Modern Humans) à il y a 300 000 ans. Mithen 



231 

 

remarque que la production de colliers de perles nécessitait l'intégration d’une 
intelligence sociale et technique, tandis que les outils de chasse spécialisés 
nécessitaient une intelligence à la fois technique et ancrée dans l’histoire 
naturelle. (Mithen 2013, 222). Ces innovations culturelles ont précédé ce qu'il 
considère comme une explosion culturelle dramatique survenue il y a 50 000 
ans, une fois que les humains africains modernes se sont installés en Eurasie et 
qu’elle s'est exprimée dans des figurines portables et dans l'art rupestre. 

Un facteur central dans la reconstruction de l’évolution par Mithen est que le 
langage – c’est-à-dire la parole - joue un rôle causal dans l’émergence de la 
fluidité cognitive. (2013, 222) Dans The Singing Neandertals: The Origins of 

Music, Language, Mind and Body (2005), il a soutenu que les Néandertaliens 
possédaient un proto-langage qu'il appelle Hmmmmm (Holistique, 
manipulateur, multimodal, musical et mimétique) fonctionnant au niveau de 
l’émotion, mais pas de la cognition proprement dite. Alors qu’ils étaient des 
êtres sociaux, les Néandertaliens manquaient d’une « conscience pleinement 
moderne concernant le domaine non social », par exemple la conscience de leurs 
propres connaissances en matière de fabrication d’outils. (2013, 222) Que 
Mithen ait raison ou non dans cette affirmation, cela revient à dire que les 
Néandertaliens manquaient de conscience. Selon Mithen, les capacités de 
langage et de conscience étaient importantes pour qu’advienne la transition vers 
un esprit moderne. Cependant, la fluidité cognitive était le facteur critique car 
elle rendait possible l'analogie et la métaphore qui constituent la base de l'art, 
mais aussi de la religion et de la science. (2013, 222). 

April Nowell (2013) ne nie pas l’importance de la capacité à établir des liens 
dans l’évolution de la cognition, ni l’existence de différences cognitives entre 
les Néandertaliens et les Humains modernes africains (AMH). (2013, 241) 
Cependant, elle nie le manque de preuves d'un comportement symbolique dans 
le dossier archéologique de Néandertal. (2013, 249-256). Sur la base de preuves 
d’une activité symbolique, qui sont parfois ambiguës sans pour autant l’être 
toujours, elle rejette le récit cognitiviste de Mithen qui, selon elle, repose sur 
des mécanismes biologiques présupposés et innés. (2013, 257-8) Elle propose 
une explication sociale, démographique et culturelle en guise d’alternative, plus 
à même d’expliquer « les éclairs inexplicables de « comportement moderne » 
avant les faits, la soi-disant « explosion de l’art » et l’extinction de Néandertal. 
(2013, 258) Elle propose que le succès des humains modernes puisse s'expliquer 
par des groupes sociaux plus importants, un facteur particulièrement important 
face à la réduction de la population suite à l'éruption du mont Toba il y a 71 000 
ans BP et à la période glaciaire qui a suivi jusqu'à 60 000 ans BP avant notre 
présent. Les petits groupes sociaux des Néandertaliens étaient moins adaptés 
pour réussir face à un dépeuplement drastique. De plus, ce n’était pas qu’ils 
aient été cognitivement incapables de produire de nouvelles technologies, mais 



232 

 

plutôt que cela leur était de fait « trop coûteux » dans le cadre du mode de vie 
néandertalien qui était efficace depuis des milliers d’années. (2013 262)5. Face 
à un défi climatique dramatique combiné avec l’arrivée d’envahisseurs 
technologiquement mieux adaptés, leurs petites sociétés ont progressivement 
décliné. (2013, 261) 

L’explication de Nowell peut être comprise comme pointant vers une 
combinaison de « points de bascule ». Il n’existe, selon elle, aucune 
détermination causale singulière de l’extinction des Néandertaliens. L'évolution 
de la cognition joue un rôle dans le développement des comportements 
modernes. Mais l’évolution cognitive elle-même résulte d’un enchaînement de 
facteurs principalement démographiques et climatiques. L’augmentation des 
comportements symboliques s’explique par ces facteurs. Les développements 
du Gravettien, par exemple, ne sont pas dues à ce qu’elle appelle encore « une 
mutation neuronale ». (2013, 260) Bref, le récit de Nowell interprète la créativité 
comme une explosion résultant des effets démographiques appelés par le 
changement climatique. De manière contrastée, l’explication de Mithen fait de 
la culture la conséquence d’une transformation cognitive. Je suggère de mon 
côté qu’il manque quelque chose dans les deux explications, à savoir que la 
culture n’est pas simplement un effet mais qu’elle fait aussi partie d’un schéma 
causal complexe.6 

Les preuves archéologiques pourraient sembler étayer l’idée selon laquelle 
l’art est un effet et qu’il est dû à une cause climato-démographique ou cognitive. 
Lorsque Chauvet apparaît vers 32 000 ans BP aux côtés de statuettes 
aurignaciennes un peu plus anciennes, il peut sembler – par rapport à la 
production culturelle antérieure – qu’elle sorte de nulle part. Une question 
importante est de savoir ce qui se passe entre 300 000 ans BP et environ 100 000 
ans BP avant notre présent, date de la plus ancienne décoration abstraite 
d’Afrique. Le bilan démographique et climatique peut plaider en faveur de 
progrès progressifs en cours, soudainement accélérés par des événements 
catastrophiques autour de 70 000 ans BP à 60 000 ans BP avant notre présent. 
Bien que cette explication ne rende pas entièrement compte de ce qui s'est passé 
entre 300 000 ans BP et 100 000 ans BP avant notre présent, il est au moins 
cohérent qu'il y ait eu une lente progression. Le point de vue cognitiviste semble 
être sur un terrain plus fragile. S’il y a eu un changement dans l’appareil mental, 
que faisaient alors les esprits humains modernes pendant la période de silence 
culturel entre 300 000 ans BP et 40 000 ans BP avant notre présent ? Il s’agit 
d’une question extrêmement difficile et, sans aucun doute, elle ne trouvera de 

 
5 Nowell cite Shea 2010 
6 La philosophie a ici quelque chose à apporter par son analyse de la causalité. Voir J. L. Mackie, 
1980 sur les causes comme conditions INUS c’est-à-dire comme partie insuffisante mais non 
redondante d’une condition non-nécessaire mais suffisante. 



233 

 

réponse qu’à mesure que de nouvelles preuves archéologiques seront 
découvertes. 

Une question que nous pourrions déjà résoudre avec plus de succès est celle 
concernant ce qui s’est passé lorsque l’art s’est accéléré il y a environ 40 000 
ans. Les œuvres d’art du Paléolithique supérieur, en particulier l’art rupestre, 
témoignent d’une fluidité cognitive dans la mesure où elles nécessitent la 
combinaison d’une intelligence sociale, technologique et environnementale. 
L’art rupestre nécessite une compréhension de certaines conditions 
environnementales : comment explorer des grottes sombres et profondes ainsi 
qu’utiliser les ressources qu’elles offrent ? Cela nécessitait également des 
capacités technologiques avancées telles que la capacité de contrôler les 
conditions d’éclairage, de construire des appareils tels que des échafaudages, de 
produire des pigments et de développer des outils artistiques spécifiquement 
adaptés. Il fallait également une organisation sociale considérable, comme un 
travail technologique hautement différencié, une planification prospective 
complexe, la gestion de groupes de soutien importants sans lesquels la créativité 
des « artistes » n’aurait pas été viable. Cependant, les grottes décorées ne 
nécessitaient pas seulement des compétences cognitives et pratiques déjà 
existantes. Il s’agissait de serres expérimentales au sein desquelles la fluidité 
cognitive pouvait s’accélérer dans des conditions démographiques et 
climatiques favorables. La production culturelle en général et l’art rupestre en 
particulier constituent donc non seulement une preuve de l’évolution cognitive, 
mais aussi un facteur causal crucial qui la rend possible.  Dans ce qui suit, je 
défendrai la manière spécifique dont l’art rupestre a été une cause d’activité 
cognitive accélérée, qualifiée d’évolution cognitive. 

 
III La pertinence cognitive de la liminalité 

Je vais maintenant examiner une caractéristique de l’art rupestre qui 
constitue tout à la fois un élément de diagnostic qu’un facteur, selon moi, causal 
pour l’évolution de la cognition7.  La liminalité est un exemple de fluidité 
cognitive accrue qui se manifeste dans des conditions technologiques, sociales, 
climatiques et démographiques spécifiques. 

(1) La liminalité : qu’est-ce que c’est ? 

Par « liminalité », je fais initialement référence aux seuils, aux transitions et 
aux frontières perméables. Par la sensibilité à la liminalité, j’entends une 
attention ou une conscience des seuils, des transitions et des frontières 
perméables. En effet, pour être qualifié de liminal, il ne suffit pas 

 
7 Je ne nie pas que l’art rupestre puisse apporter d’autres contributions cognitives, mais ma 
discussion se focalise exclusivement sur l’importance critique de la liminalité. 



234 

 

qu’ontologiquement parlant, il y ait quelque chose dans l’environnement 
matériel qui puisse être considéré comme marginal dans la relation entre une 
chose et une autre. Qua liminal, un seuil doit être au moins implicitement 
reconnu comme un seuil. Nous pouvons considérer cela comme la condition 
heuristique de la liminalité. En effet, la liminalité est qualifiée de 
phénoménologique dans la mesure où la conscience distinctive caractéristique 
de la liminalité nécessite une conscience située et impliquée de quelque chose 
qui est considéré comme transitionnel ainsi qu’une conscience du fait que cela 
se trouve dans l'environnement. Un seuil n’est liminal que dans la mesure où il 
est à la fois « donné » comme un entre-deux (ou entre- plusieurs !) et pris 
comme tel. Autrement dit, la liminalité est nécessairement à la fois matérielle et 
mentale. 

La liminalité est largement invoquée de différentes manières et du point de 
vue de diverses disciplines. Parfois, il est fait référence à des peuples marginaux 
ou marginalisés (Homi Bhaba 2004 dans Literary Theory), d'autres fois aux 
relations spatiales au sein d'un environnement (Tilley 1994 dans Archaeology). 
Mon utilisation du terme « liminalité » comme faisant référence à la conscience 
des seuils, des frontières perméables et des transitions transformatrices vise à 
intégrer une gamme de façons dont ce concept a une valeur explicative pour 
diverses discussions. Cependant, dans un premier temps, je me concentre sur les 
questions qui se posent au sein de la philosophie et de l’archéologie, ainsi qu’à 
leurs interstices. Dans cette présentation, j'introduis la liminalité pour mettre en 
évidence certaines caractéristiques distinctives de l'art rupestre et explorer leur 
pertinence pour la compréhension de l'activité cognitive qu’on peut découvrir à 
travers cet art. 

(2) Pourquoi la liminalité pourrait-elle être pertinente sur le plan cognitif ? 

Une thèse préliminaire. 

Comment une réponse à la liminalité pourrait-elle être significative sur le 
plan cognitif ? Qu’arrive-t-il à la cognition lorsqu’elle est caractérisée par une 
réponse au liminal ? 

Je comprends la « cognition » au sens large, comme incluant à la fois la 
conscience consciente et inconsciente, ainsi que la conscience intuitive et 
conceptuelle, concrète et abstraite, intellectuelle et incarnée. Ainsi, la cognition 
ne se limite-t-elle pas à la connaissance comme c'est parfois le cas dans les 
discussions philosophiques. Dans cette discussion, la cognition inclut non 
seulement la connaissance, mais aussi la perception, la mémorisation, 
l'association, l'attention, la reconnaissance de formes, le sentiment (qui n'est pas 
la même chose que l'émotion) et, éventuellement, l'émotion comme, par 
exemple, dans l'idée d'intelligence émotionnelle. 

Toutes ces formes de cognition nécessitent la capacité d’établir des liens, 
c’est-à-dire d’opérer avec les relations et à travers elles. Nous racontons souvent 



235 

 

des choses, des événements et des personnes sans être conscients du processus 
de mise en relation. Nous sommes conscients de ce que nous relatons, mais pas 
nécessairement conscients d’en être conscients. En fait, c’est une très bonne 
chose que nous n’en soyons pas toujours aussi conscients, car cela nuirait à notre 
capacité à « avancer » dans nos relations aux choses. 

La liminalité, telle que je la propose, implique un changement de niveau de 
conscience où nous devenons conscients non seulement des relations entre les 
choses, mais aussi du processus de notre relation avec elles. En effet, se 
concentrer sur la liminalité revient à prêter attention à un seuil où quelque chose 
bouge, à une frontière ouverte où les choses se connectent ou subissent un 
processus de transition. Prêter attention à des phénomènes centraux et stables 
peut être vécu simplement comme « s’atteler à la tâche en cours ». Cependant, 
si les phénomènes sont marginaux, cela suggère que l'attention qui leur est 
portée n'est pas simplement automatique et implique une opération 
supplémentaire, une sorte de mise en équilibre d’une chose par rapport à une 
autre. Une autre façon d’exprimer le même point est qu’en se concentrant sur 
quelque chose qui se situe quelque part « entre deux », il est probable qu’il y ait 
un certain degré de conscience du processus de recherche et de découverte de 
quelque chose qui n’est généralement pas au centre de la scène. Cela rendrait, 
de toute évidence, la sensibilité liminale intéressante à la fois sur le plan cognitif 
et sur le plan plus général de l'expérience. 

Prêter attention à la liminalité n’est pas nécessairement autoréflexif c’est-à-
dire opérer une réflexion sur soi-même. Néanmoins, être conscient des 
caractéristiques liminales au seuil entre, par exemple, la nature et la culture ou 
entre le présent et le passé, c'est déjà aller au-delà du simple fait d'être pris dans 
le monde et c’est aller dans le sens d'une conscience des relations dans lesquelles 
je me sens rester fidèle à mon monde. La conscience liminale implique une 
conscience implicite d'être consciente, sans qu'elle ait nécessairement pour 
autant à franchir une étape supplémentaire consistant à porter un regard réflexif 
sur soi en tant qu'agent d'une telle conscience. En effet, il est nécessaire que 
cette réflexion ne soit pas une réflexion détachée de l’implication dans le 
monde, donc toute conscience de soi qui lui appartient est implicite et non 
explicite. Cependant, en manifestant une conscience de la relationnalité, une 
sensibilité à la liminalité est une réflexion implicite à la fois sur soi et sur le 
monde. Ma proposition est qu’une telle conscience joue un rôle central dans le 
domaine de la cognition au sens large. En effet, il s’agit d’une prise de 
conscience de transitions cruciales sans lesquelles l’évolution dans la cognition 
serait impossible. 

 
IV Deux études de cas : le développement phénoménologique de la thèse 

selon laquelle la liminalité est cognitivement pertinente 



236 

 

Dans le cadre d’un projet de recherche plus large, je soutiens que 
l'importance de la liminalité dans l'art rupestre peut être établie de différentes 
manières : en examinant l'intégration des caractéristiques environnementales, le 
dispositif de superposition d'une image sur une autre, ainsi qu'à travers la 
particularité stylistique de la représentation des humains (Hughes, 2021 (a) ; 
Hughes 2021 (b) ; Hughes 2024 (a)). Dans cette discussion, j'examine deux 
autres manières dont la liminalité se manifeste dans l'art rupestre : 
premièrement, à travers divers dispositifs de perception et, deuxièmement, à 
travers la relation entre les signes abstraits et la figuration. Toutes ces 
manifestations d’une liminalité révèlent des expérimentations de cognition. 

(1) Perception  

Les peintures et, en particulier, les gravures sont souvent invisibles ou 
seulement partiellement visibles à l'œil nu, notamment dans les conditions 
d'éclairage modernes qui produisent un éclairage neutre et stable. Seule la 
qualité de la lumière produite par les lampes à huile et les torches permet de voir 
les œuvres en détail. Les guides reproduisent parfois un éclairage plus proche 
des conditions d'éclairage du Paléolithique supérieur, typiquement, une lumière 
liminale vacillant au seuil de la lumière et de l'obscurité. Certes, la qualité des 
sources lumineuses n’était pas pour eux l’objet d’un choix. Cependant, le choix 
fut fait d'entrer dans des grottes profondes où l'obscurité ne pouvait être que 
partiellement pénétrée par la lumière vacillante de la seule illumination dont ils 
disposaient. Contrairement à une lumière plus constante à l’extérieur des 
grottes, par exemple dans les abris sous roche, la vision dans les grottes 
profondes y aurait été liminale. Cependant, l’utilisation de la lumière vacillante 
ne suffit pas à elle seule à prouver qu’il y avait une conscience de la liminalité. 

Nous sommes sur une base plus solide pour établir une conscience de la 
liminalité lorsque nous considérons la manière dont les ombres et la lumière 
vacillante ont contribué à la construction des œuvres d’art. (Pettit 2016 ; 
Groenen 2016) Certaines figures d’art rupestre ont clairement été 
intentionnellement complétées ou étendues grâce à des effets d’ombre. Un 
bovin sans tête aux Combarelles est positionné juste avant un angle de coursive. 
L'éclairage combiné au relief naturel produit une ombre qui crée la tête 
manquante. 

À El Castillo, dans le nord de l'Espagne, une roche naturellement façonnée 
de manière à initier la représentation d'un bison est réalisée avec une 
intervention artistique minimale. Le bison est positionné verticalement. Ceci est 
un exemple d’un phénomène dont j’ai parlé ailleurs, à savoir la manière dont 



237 

 

l’art rupestre opérait aux seuils de son environnement naturel8. 
Pour les besoins de cette discussion, ce qui m'intéresse, c'est qu'un 

changement de perspective perceptuelle fait en sorte que la même configuration 
rocheuse soit considérée comme une figure humaine.  En poussant ce 
phénomène complexe à un degré supérieur, la figure – désormais considérée 
comme un humain et non comme un animal – est dupliquée par la lumière 
vacillante comme une figure flottante au plafond de la grotte9.  Cette figure 
d'ombre en particulier a encouragé l'identification de la formation rocheuse 
comme représentant un chamane. Utiliser des ombres pour compléter ou étendre 
ce qui est perçu démontre une conscience d'opérer de manière liminale sur des 
seuils entre ce qui est là et ce qui est projeté par des effets de lumière10. 

Certaines figures de l’art rupestre semblent en mouvement. Bien qu’il 
n’existe pas de nombreux exemples sans ambiguïté de ce phénomène, il existe 
certainement un certain nombre de lignes dorsales multiples qui semblent 
suggérer un mouvement entre différentes positions. Dans certains cas, les 
animaux sont représentés avec plusieurs pattes, ce qui peut être considéré 
comme un indicateur puissant de mouvement. De telles figures élaborent les 
contours d’une figure par ailleurs statique de manière à suggérer la mobilité.   
Dans de tels cas, une représentation statique opère au seuil du mouvement. 

L’anamorphose est la déformation intentionnelle d’une figure qui est opérée 
de telle sorte que sa forme « normale » n’est vue que dans une position autre 
que celle à partir de laquelle elle a été construite.  Il existe un exemple frappant 
à Covalanas en Cantabrie où un cerf est déformé lorsqu'il est observé de près 
mais est vu non déformé de loin, près de l'entrée de la grotte. 

Lascaux possède plusieurs exemples d'utilisation de cette technique. La 
Vache rouge au collier noir de la Galerie Axiale de Lascaux était déjà une œuvre 
de transition dans la mesure où elle était construite au-dessus du seuil entre le 
haut du mur et le plafond. Aussi Aujoulat remarque-t-il que « la ligne de 
l’interface passe par la partie centrale de la poitrine et la cuisse ». (Aujoulat 

 
8 Groenen 2016. Le rôle de la lumière dans l’art des grottes au Paléolithique supérieur. – 
Scientific Figure on ResearchGate. Available from : https://www.researchgate.net/figure/El-
Castillo-Salle-B-homme-bison-peint-et-grave-sur-un-pilier-stalagmitique-Lombre 
du_fig4_314238606 [accessed 23 Jul 2024] 
 
10 La relation entre la vue et le toucher est étroitement associée à la qualité de la lumière qui 
éclaire l’art rupestre. Les gravures en particulier ne peuvent souvent être découvertes qu'au 
toucher. Une fois découvertes, elles peuvent être éclairées pour être vues. Cependant, certaines 
superpositions sont si complexes qu’elles ne sont jamais visibles, du moins pas à la vue normale. 
(La technique de la thermoluminescence peut ici aider) Lorsque le toucher permet de voir ou 
que les deux sens travaillent en conjonction pour découvrir une figure, un sens opère au seuil 
de l'autre. Il est plus difficile d'établir si l'interdépendance de la vue au toucher démontre ou non 
une conscience de la liminalité, bien qu'il semble plausible que l'inter-sensibilité fasse partie de 
leur conscience instinctivement liminale. 



238 

 

2005, 221) 
Un autre aspect de cette peinture est le déploiement de l'anamorphose. Il a 

été construit à l’aide d’échafaudages, d’où la forme était « horizontalement 
dilatée ». (Aujoulat op. cit.) Par contraste, lorsque l'on se tient au niveau du sol, 
les proportions sont perceptuellement correctes. Le quatrième taureau de la 
Salle des Taureaux est un autre exemple de cette technique de perception. Ce 
taureau se trouve près de l'entrée de la Galerie Axiale. Les pattes antérieures de 
cet aurochs sont près de 30 % plus longues que celles des taureaux de taille 
similaire qui l’entourent11. 

Cela a été fait intentionnellement afin que, vus du centre de la salle des taureaux, 
tous les trois aient l'air d'avoir des proportions similaires. L'anamorphose est 
une correction artistique d'une illusion d'optique créée par l'architecture de la 
grotte. 

Résumé de la pertinence cognitive de la liminalité perceptuelle 

Il existe des preuves d'une utilisation contrôlée du feu dans les foyers 
remontant aux Néandertaliens qui, contrairement à leurs descendants du 
Paléolithique supérieur, habitaient des grottes. Néanmoins, les Néandertaliens 
semblent pour la plupart être restés dans les régions initiales des grottes. Ce 
n’est qu’au Paléolithique supérieur – à quelques exceptions notables près, par 
exemple à Bruniquel12 – que des grottes profondes et sombres ont fait l’objet de 
recherches menées à des fins symboliques. Cela n'a été possible que grâce à une 
technologie améliorée permettant de contrôler l'éclairage grâce à l'utilisation de 
torches et de lampes à huile. La célèbre lampe à huile de Lascaux montre 
l’utilisation d’huile de renne qui ne fume pas et qui a probablement été 
sélectionnée pour cette raison. Il s'agit d'un savoir-faire technique. Nous avons 
également vu que les effets de lumière étaient combinés aux caractéristiques de 
la roche – la technologie y étant associée à l’intelligence naturelle – dans le 
prolongement des œuvres d’art à travers les ombres. L’utilisation d’ombres pour 
compléter les représentations montre une prise de conscience de la façon dont 
quelque chose qui n’est pas réellement là peut étendre la perception au-delà de 
ses limites « normales ». Les anamorphoses montrent des esprits capables de se 
projeter au-delà du seuil de la perception normale, de voir les choses à distance 
et d'utiliser des artifices pour présenter une perception normale. Cela montre 
non seulement une capacité cognitive à imaginer la façon dont quelque chose 
est vu d’ailleurs, mais aussi la capacité technique à présenter une représentation 
telle qu’elle puisse être vue « correctement » d’ailleurs. La suggestion de 
mouvement montre une prise de conscience de la manière dont des images 

 
11 Pour des images démontrant ce phénomène à Lascaux, voir Aujoulat 2005, p. 222-3.  
12 Possiblement aussi El Castillo 



239 

 

statiques peuvent être représentées comme étant au seuil de l'animation, 
notamment en conjonction avec une lumière vacillante. Représenter des images 
statiques en mouvement est une capacité cognitive importante. Comme le 
soutient Azéma 2011, cela préfigure les techniques cinématographiques. 

Les artistes rupestres étaient clairement conscients de la manière dont ils 
représentaient, conscients de la manière dont ils utilisaient diverses pratiques 
afin d'obtenir des effets perceptuels. Le fait que cela se soit répété dans 
différentes grottes et dans différentes régions suggère qu'il s'agissait d'un savoir 
social transmis entre les individus ou groupes et les peuples. Ce faisant, ils ont 
combiné le savoir-faire technologique et naturel pour produire quelque chose 
ayant une signification sociale évidente. Ils étaient multi-tâches et leur 
intelligence était fluide entre ces différents domaines. Il semble également 
probable que la création artistique ait été un accélérateur de fluidité cognitive 
dans la mesure où la réalisation de représentations a permis l’émergence d’une 
conscience de sa propre conscience. Les dispositifs de perception liminale et les 
effets ont apporté une contribution essentielle à la flexibilité cognitive 
découverte dans l’art rupestre. 

 
(2) Signes 

L’art rupestre du Paléolithique supérieur comprend presque autant de 
marques ou « signes » abstraits que de figures animales13.  Beaucoup sont de 
simples marques répétées soit localement, soit dans de vastes zones 
géographiques. Certains sont extrêmement travaillés, notamment les blasons « 
locaux » à Lascaux.  Les cercles ou les points semblent universels – du moins 
en ce qui concerne leur incidence mais pas nécessairement leur signification – 
car ils sont largement distribués dans le temps et dans l’espace de la géographie. 
Par exemple, un point rouge à l’entrée d’El Castillo a été daté si tôt qu’il pourrait 
avoir été fabriqué par les Néandertaliens, tandis que les points étaient toujours 
extrêmement importants bien plus tard dans la préhistoire brésilienne14. 

Une gamme de marques abstraites se trouve déjà dans l'art humain moderne 
africain il y a 100,000 et 60 000 ans BP15, tandis que des marques abstraites ont 
également été attribuées aux Néandertaliens. L'art rupestre euro-asiatique à 
partir de 40 000 ans BP fournit un enregistrement de densité et de répétition de 
signes introuvables dans les périodes précédentes. Cela a suggéré l’idée selon 
laquelle quelque chose comme le développement d’une langue écrite était en 
cours. (voir Anati 2010 et Von Petzinger 2017) Cependant, la thèse d'un langage 

 

 

14 Chatwin 1998 remarque l’importance des points chez l’aborigène australien et suggère qu’ils 
puissent avoir une connotation temporelle. 
15 Notamment à Blombos, Afrique du Sud. 



240 

 

proto-écrit ne peut pas rendre compte de manière adéquate de ce que signifiaient 
les signes pour l'esprit du Paléolithique supérieur. Il se peut que certains traits 
du langage écrit – généralité, abstraction – aient été établis dans l’art rupestre, 
mais cela ne fait pas des signes une forme d’écriture et les établit, au mieux, 
comme des précurseurs – peut-être comme des conditions préalables– du 
développement ultérieur de l'écriture. Ce que nous pouvons affirmer avec 
certitude, c'est que l'incidence des signes et leurs schémas de répétition dans le 
dossier archéologique suggèrent fortement qu'après 40 000 ans BP, il y a eu un 
développement radical de la capacité de représentation non figurative, c’est-à-
dire abstraite. 

S’il est probable que les signes eurent de nombreux rôles, ils eurent presque 
certainement une fonction d’orientation dans l’art des grottes au Paléolithique 
supérieur. En témoigne le fait qu'on les trouve souvent à des carrefours critiques 
comme les entrées, par exemple à Gargas, ou situés aux passages d'extrémité, 
par exemple, une longue rangée de points à l'extrémité d'El Castillo et aux 
carrefours, par exemple à Niaux où ils se trouvent après qu’il y ait eu 500 mètres 
où n’existait aucune marque d’aucune sorte et juste avant l'exposition richement 
décorée du Salon Noir. 

Ce qui est extrêmement fascinant, c’est ce que je propose, c'est que ce 
développement dans l'utilisation de marques abstraites s'est produit en même 
temps qu'une explosion de la représentation figurative au cours de la période. 
Le dossier archéologique antérieur comprenait exclusivement des marques 
abstraites. L’art rupestre et l’art mobilier contemporain introduisent – pour la 
première fois – des représentations figuratives entièrement intentionnelles 
d’êtres vivants, animaux et humains, ainsi que d’êtres imaginaires hybrides 
entre humain et animal. Rien de tel n'a été découvert – du moins pour l'instant – 
avant la découverte du premier art rupestre qui vient de Sulawesi en Indonésie 
et qui date de 42 000 BP, et peut-être même avant.  L’abstraction n’a pas été 
abandonnée au profit du nouveau style de figuration. Elle a plutôt prospéré et 
s’est développée parallèlement au « nouveau figuratif ». 

Se pourrait-il que les deux styles fonctionnent de manière à s’informer 
mutuellement ? Lascaux est particulièrement intéressant par l'association étroite 
de signes abstraits extrêmement travaillés – les blasons – avec des 
représentations figuratives délicatement travaillées. On en revient une fois de 
plus sur la Vache qui tombe de la Galerie Axiale et son blason adjacent sur lequel 
sa tête semble presque s'appuyer. Pendant ce temps, les pattes arrière de la vache 
noire de la Nef semblent presque en équilibre sur un blason, tandis que son corps 
est superposé sur d'autres signes. La proximité, voire l'imbrication de la vache 
et du signe, pourrait-elle suggérer une association entre abstraction et forme 
figurative ? Ils ne sont pas seulement côte à côte mais semblent liés les uns aux 
autres. Ma proposition est que les signes abstraits et les représentations 



241 

 

figuratives opèrent de manière liminale, l’un, au seuil de l’autre. 

Résumé de la signification cognitive des signes 

La prolifération de signes dans l’art rupestre témoigne d’une cognition non 
figurative ou abstraite. Bien que cela ait déjà été exercé par les premiers humains 
africains modernes, l’incroyable augmentation de l’étendue et de la diversité des 
signes au Paléolithique supérieur est significative sur le plan cognitif.  Les 
signes montrent une capacité à abréger qui est cruciale pour la possibilité d'un 
langage écrit ultérieur mais aussi pour toute communication complexe qui 
nécessite des stratégies d'économie générant des significations multiples à partir 
d'un réservoir limité de ressources. 

L’« invention » de la figuration est évidemment hautement significative. 
L'apparition de quelque chose de nouveau est déjà frappante avec les figurines 
d'animaux et d'humains du Paléolithique supérieur.  Cependant, une autre 
dimension du changement cognitif peut être découverte dans la capacité à 
représenter en 2D des figures perceptuelles perçues en 3D. Bien que la paroi de 
la grotte ne soit pas plate – donc pas simplement en 2D – les représentations sur 
la paroi de la grotte nécessitent une transformation cognitive de la 
dimensionnalité familière dans la perception à une dimensionnalité uniquement 
atteinte dans la représentation. Même si les figurines et les marques abstraites 
étaient des représentations, elles ne nécessitaient pas de transition de la vision 
en 3D à la représentation en deux dimensions16. Ma suggestion est que ce 
changement de paradigme a permis de reconnaître la représentation comme 
représentation, une prise de conscience qui était désormais disponible pour 
toutes les formes de représentation artistique. L'acte de représentation n'est plus 
une simple copie et devient un acte de transformation qui permet de mettre en 
avant la fonction de représentation.  Ce développement transitionnel et 
transformationnel de la représentation est une autre forme de liminalité. Dans 
ce cas, la perception 3D normale est traduite en représentation 2D, qui opère à 
la frontière de la 3D. Un peu comme l’image statique décrivant le mouvement, 
dans ce cas les représentations 2D représentent la 3D à travers un ensemble 
complexe de transitions et de traductions déployant des seuils de manière 
productive afin de rendre visible tout en intensifiant l’activité de perception. 

Mais ce n’est pas tout, car la conjonction de représentations figuratives et de 
signes abstraits est significative pour la raison qu’elle révèle une capacité non 
seulement à produire des représentations figuratives et des signes abstraits, mais 
aussi à évoluer entre le figuratif et l’abstrait. Cela nécessite une flexibilité 
cognitive considérable et constitue une forme de liminalité car chaque forme de 
représentation très différente opère au seuil de l’autre. 

 
16 Voir Lewis Williams (2014) sur la transition de la 3D à la 2D dans l’art rupestre.   



242 

 

L'art rupestre offre le lieu expérimental pour l'invention et le développement 
de techniques liminales permettant la représentation 2D et la fluidité cognitive 
entre figuration et abstraction. De cette manière, il ne s’appuie pas simplement 
sur l’évolution cognitive, mais il y contribue de manière causale. 

 
V Conclusion 

Dans le projet de recherche plus vaste par rapport auquel ceci constitue une 
contribution, je soutiens que l’art rupestre présente divers interstices entre 
nature et culture ; entre activité et passivité ; entre présent et passé ; entre visible 
et invisible ; entre représentation abstraite et figurative. Une combinaison 
dynamique d'invention et de création découvre des potentialités formelles au 
sein du monde matériel, en opérant sur une série de seuils qui, autrement, 
pourraient constituer des oppositions. Cela met en évidence une capacité 
complexe de négociation des possibilités d’expression et de relation à soi. Tous 
ces éléments, dirais-je, témoignent d’une sensibilité à la liminalité, c’est-à-dire 
d’une capacité – cognitive et pratique – à prêter attention et à négocier des seuils 
comme une forme de flexibilité cognitive accélérée dans des contextes sociaux 
et climatiques. Je ne suggère pas que l’homo sapiens sapiens antérieur, et 
d’autres hominidés ou, en fait, d’autres animaux n’aient prêté aucune attention 
aux seuils. Mais je suggère que l’art rupestre témoigne de l’importance accordée 
aux seuils. Cette preuve provient sans ambiguïté de la manière dont les seuils 
sont directement impliqués dans les représentations artistiques. Les œuvres d’art 
témoignent de l’importance des seuils dans la vie de ces personnes. Mais 
l’exploration des seuils au sein de l’œuvre d’art a également rendu possible le 
développement de modes de pensée en relation avec l’environnement qui 
n’auraient pas été possibles ni dotés d’autant de puissance en dehors de la grotte. 
Ma suggestion est que, de diverses manières, la sensibilité liminale dans la 
grotte a contribué de manière causale à l’accélération et à l’intensification de 
multiples couches de conscience. 

Références 

 
Anati, E. 2010 World rock art: The primordial language. Oxford, Archaeopress. 
Aujoulat, N. 2005 The Splendour of Lascaux London, Thames & Hudson 
Azéma, M. (2011) La préhistoire du cinéma. Paris, Errance. 
Bhabha, H. 2004 The Location of Culture. London, Routledge. 
Chatwin, B. 1998 The Songlines. London, Vintage. 
Clottes, J. 2010 Les Cavernes de Niaux Paris, Errance 

Diez M.G., et al. 2018, Pimentel, Cuesta, Vega Monte Castillo. La Montaña Sagrada. 

Sociedad Regional de Educación, Cultura y Deporte, Consejería de Presidencia y 
Justicia, Gobierno de Cantabira. 
Gardner, H. 1983 Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences New York, 



243 

 

Basic Books 
Groenen, M. (2016) L’art des grottes. Bruxelles, Académie royale de Belgique. 
Hughes, F. 2025(a) forthcoming ‘On the Thresholds of Sense: Brazilian Rock Art as 
Liminal and Animate’ in Contemporary Aesthetics: Dialogues through Art, Culture and 

Media from the 22nd International Congress of Aesthetics. Eds. Rodrigo Duarte, Rizzia 
Rocha, Fernanda Proença and Juliana Santos. Minas Gerais, ABRE (Associação 
Brasileira de Estética). 
Hughes, F. 2025(b) forthcoming “Making-remote” as an alternative to realism in late 
Palaeolithic cave art: Representations of the human at the threshold of appearance’ in 
British Journal of Aesthetics. 
Hughes, F. 2021(a) ‘Relief and the Structure of Intentions in Late Palaeolithic Cave 
Art’ in The Journal of Aesthetics and Art Criticism, Vol. 79, Issue 3, 285-300. 
Hughes, F. 2021(b) ‘The Temporality of Contemporaneity and Contemporary Art: 
Kant, Kentridge and Cave Art as Elective Contemporaries’ in Kantian Review, Vol. 26, 
Issue 4, 583-602 

Hughes, F. 2013 ‘A Passivity Prior to Passive and Active: Merleau-Ponty’s Re-reading 
of the Freudian Unconscious and Looking at Lascaux’ in Mind, Vol. 122, Issue 486, 
419-450. 
Hughes, F. 2007 Kant’s Aesthetic Epistemology: Form and World. Edinburgh, 
Edinburgh University Press. 
Lewis-Williams, D. 2004 The Mind in the Cave: Consciousness and the Origins of Art. 

London: Thames and Hudson. 
Mackie, J.L. 1980 The Cement of the Universe: A Study of Causation. Oxford, Oxford 
University Press. 
Mithen, S. 1996 The Prehistory of the Mind: Cognitive origins of art, religion and 

science. London, Thames and Hudson. 
Mithen, S. 2005 The Singing Neandertals: The Origins of Music, Language, Mind and 

Body, Cambridge: Harvard University Press. 
Mithen S. 2013 ‘The Cathedral Model for the Evolution of Human Cognition’ in ed. G. 
Hatfield & H. Pittman, Evolution of Mind, Brain and Culture, University of 
Pennsylvania Press. 
Nowell, A. 2013 ‘Cognition, Behavioral Modernity, and the Archaeological Record of 
the Middle and Early Upper Palaeolithic’ in Hatfield & Pitmann, Evolution of Mind, 

Brain and Culture. University of Pennsylvania Press. 
Pettitt, P. (2016) ‘Darkness visible. Shadows, art and the ritual experience of caves in 
Upper 
Palaeolithic Europe’ in eds. M. Dowd & R. Hensey The Archaeology of Darkness, 
Oxford, Oxbow. 
Tilley, C. 1994 A Phenomenology of Landscape. Oxford, Berg. 
Von Petzinger, G. 2017 The World’s Oldest Signs: Unlocking the mysteries of the 

world’s oldest symbols. New York, Simon and Schuster. 
 


