F1ONA HUGHES

La liminalité dans I’art rupestre : un
indice pour comprendre I’évolution cognitive

Introduction

Quelle pourrait étre éventuellement la signification de 1’art visuel pour
I’évolution ?

L’art de la période glaciaire est souvent considéré comme marquant une «
explosion créatrice » qui a commenceé il y a environ 40 000 ans, qui a duré
environ 30 000 ans et s’est étendue de I’Europe occidentale a ’Eurasie!. Ses
créateurs étaient des humains anatomiquement modernes dotés, d’une manicre
générale, du méme appareil cognitif que nous. Il existe diverses explications du
ou des facteurs déterminants qui nous sont proposé€s pour une explication
causale de la signification de I’art dans 1’évolution. Les récits cognitivistes
affirment que le facteur critique est la modification neuronale. En guise
d’alternative, des ¢léments démographiques et climatiques sont proposés
comme causes de ’explosion artistique?.

Quant a moi, j’adopte une approche particuliere pour établir I’'importance de
I’art rupestre de la période glaciaire pour I’évolution. En partant du dossier
archéologique — ou, d’un point de vue phénoménologique, en basant mon
diagnostic sur « les phénomenes » — mon objectif est de décrire et d’analyser
une gamme de mod¢les cognitifs présentés par 1’art rupestre du Paléolithique
supérieur. J’examine en particulier les preuves d’une attention portée a ce que
j’appelle la « liminalité ». Par liminal, j’entends les seuils, les transitions et les
zones frontalieres. Dans mon projet plus vaste, j'identifie une gamme de
manicres distinctes mais interdépendantes par lesquelles 1'art rupestre montre
comment la conscience de la liminalité a joué un role crucial dans la perception,
le sentiment, la mémoire et la représentation, ainsi que dans les relations avec
soi-méme et avec les autres. Dans ma démarche, tous ces éléments sont compris
comme porteurs d’un potentiel cognitif en tant que formes de conscience située
réagissant aux conditions sociales et environnementales’.

! Les recherches les plus récentes suggérent une date possible encore antérieure pour I’art des
grottes d’il y a 52,000 ans a Sulawesi en Indonésie.

2 Pour une vue d’ensemble, voir Straffon, 20109.

3 Jutilise ici le mot « art » de maniére intentionnellement indéterminée. Je ne veux certainement
pas dire que les marques préhistoriques non instrumentales relévent des mémes normes ou
visions du monde que I’art tel qu’il s’est développé en Europe et ailleurs, notamment depuis la

227



Dans la section suivante, j'examinerai briévement les positions de deux
représentants influents, porteurs d'approches évolutionnistes concurrentes
Stephen Mithen et April Nowell. Mon point de vue global est que la flexibilité
neuronale proposée par Mithen apparait en conjonction avec les facteurs sociaux
et environnementaux sur lesquels insiste Nowell. A la fin de la section, je
suggere que ’art peut étre établi non seulement comme étant un indicateur de
telles causes, mais aussi qu’il peut I’€tre comme partie intégrante d’une histoire
causale complexe dans la mesure ou il fonctionne comme un accélérateur ou
une serre pour l’activité cognitive et sociale dans des conditions
environnementales spécifiques. Je cherche a établirla thése initiale
d’accélération dans le reste de cet article.

Dans la troisiéme section, j'explique ce que j'entends par liminalité et
I'importance qu'elle revét pour I'évolution cognitive. Je soutiens que la
conscience des seuils, des transitions et des frontiéres ouvertes implique une
conscience de conscience et présente une forme distinctive de flexibilité
cognitive intensive. Il ne s’agit pas d’une méta-conscience extérieure a I’activité
mais plutdt intrinséque a 1’orientation au sein d’une situation. La liminalité est
importante pour 1'évolution cognitive en tant que preuve du développement de
multiples niveaux ou perspectives de conscience au sein de 1'expérience.

Dans la derniére section, je présente deux études de cas sur les

Renaissance. Je suis également convaincue que ce que j’appelle « art » en ce qui concerne les
temps préhistoriques aurait été intégré a d’autres pratiques, instrumentales et rituelles. La
recherche ethnologique contemporaine contribue a étayer ce point de vue. Cependant, malgré
toutes ces mises en garde, 1’utilisation du mot « art » est une maniére économique de désigner
une dimension centrale, certes indissociable, au sein de 1’ensemble complexe des cultures
préhistoriques. Peu importe qu’ils n’aient pas eu de mot pour « art » — je soupgonne qu’ils n’en
avaient pas, méme s’ils avaient peut-étre eu un moyen de marquer une distinction au sein d’un
tout complexe. Nous utilisons ce mot dans nos tentatives faillibles de comprendre ce qui était
important pour eux. Je n’exclus pas qu’un jour nous trouvions un mot qui communique mieux
leurs valeurs dans des termes que nous pouvons commencer a comprendre. Mais pour I’instant,
je ne pense pas que nous ayons un tel mot. Le « rituel », par exemple, peut masquer la dimension
esthétique inhérente a I’art rupestre, la maniére dont ces marques sur les parois d’une grotte ne
sont pas simplement instrumentales, méme a des fins rituelles, mais ont une valeur en soi. En
d’autres termes, le rituel préhistorique était — et était nécessairement — esthétique. Comment
rendre justice a cet élément au sein de leurs cultures ? Parler d’« art », ¢’est créer un espace de
reconnaissance de la maniére dont 1’esthétique était pour eux un €élément important. Il est
inévitable que nous utilisions le langage de maniére imparfaite lorsque nous essayons de
nommer et d’expliquer des phénomeénes expérientiels complexes, en particulier ceux auxquels
nous n’avons pas d’acces direct. Pour paraphraser Kant, les concepts sont des généralisations,
et non des rencontres avec une donnée immédiate. Nous devons essayer de faire en sorte que
les généralisations fonctionnent pour nous, plutdt que d’attendre qu’elles soient en corrélation
biunivoque avec ce qu’elles désignent, ce qui reviendrait a s’attendre a ce que le langage
fonctionne sans sa généralité caractéristique.

228



caractéristiques de 1'art rupestre a partir desquelles on peut diagnostiquer une
conscience liminale. Ailleurs, j'ai discuté de la liminalité découlant des relations
spatiales, temporelles et humaines (y compris des relations a soi et aux autres.
Voir (Hughes 2021 (a), 2021 (b), 2024 (a)). Dans ce présent texte, je me
concentre sur la liminalité manifestée, d'une part, par divers dispositifs de
perception déployés dans 1'art rupestre, et, d'autre part, dans les relations entre
signes abstraits et représentations figuratives.

IT Explications évolutionnaires de 1'explosion artistique

Le récit cognitiviste de Mithin s’appuie sur les travaux de psychologues
évolutionnistes, notamment Symonds, Cosmides, Tooby et Pinker, qui plaident
en faveur de la modularité mentale.

Le cceur de leur argument était que l'esprit humain a évolué grace a
I'accumulation progressive de modules mentaux, chacun étant sélectionné a la
lumiére des problemes d'adaptation rencontrés par nos ancétres dans ce que 'on
appelle I'environnement d'adaptation évolutionnaire (EEA). (Mithen 2013, 218)
Mithen remarque que ce mod¢le ne tenait pas compte de la manicre dont des
esprits évolués pouvaient proposer « des idées nouvelles sans rapport avec celles
présentant un intérét pour I’EEE » et qu’il ne faisait aucune référence au dossier
archéologique ou fossiles. (Mithen 2013, 218) Les archives archéologiques des
années 1990 ont montré un changement radical de comportement — Mithen
ajoute « et donc de pensée » — entre 50 000 et 30 000 ans, ainsi qu’au début du
dernier interglaciaire, il y a 11 600 ans. Les psychologues évolutionnistes
n’avaient aucune explication a donner a propos des changements aussi
spectaculaires dans le comportement humain.

Mithen considére néanmoins le modéle modulaire — et son rejet de ce qu’il
appelle « un mécanisme d’apprentissage général et sans contexte » — comme
convaincant. (2013, 218) Dans The Prehistory of the Mind (1996), il a cherché
a s’appuyer sur le modele des psychologues évolutionnistes. Afin de mieux
saisir D’activité cognitive complexe des humains modernes et influencé par
Gardner 1983, il a adopté le « modele de modules mentaux multiples »
comprenant les intelligences sociales, naturelles et matérielles ou
technologiques. Mithen pensait que le récit du psychologue évolutionniste était
mieux adapté a ['Homo heidelbergensis (600 000-300 000 BP) et aux
Néandertaliens (430 000-40 000 BP)* I’homme qu'il appelle collectivement les
« premiers humains ».

4 Les dates indiquées dans cette discussion sont calibrées suivant la convention d’archéologie
« Before Present» (Avant le Présent) selon laquelle le présent est 1950 ou, plus
approximativement, avant maintenant.

229



« L'esprit modulaire des premiers humains m'est apparu comme une église
romane a l'architecture complexe, avec de nombreuses chapelles isolées dont
chacune représentait un domaine cognitif spécialisé. » (Mithen 2013, 219).
Selon Mithen, les premiers humains possédaient des capacités d’intelligence
sociale, naturelle et matérielle, mais ils n’avaient pas la capacité
d’interconnecter ces spheres de leur existence. Les premiers humains se
déplagaient entre les spheres, mais c¢'était comme si, lorsqu'ils le faisaient, une
porte s'ouvrait et une autre se fermait. Des changements entre les différents types
de renseignements se sont produits, mais il n’y avait aucun lien permettant aux
différentes spheres de s’informer mutuellement. Pour Mithen, I’absence d’un tel
lien a conduit a I’absence de changement significatif dans le comportement des
premiers humains sur prés de 2 millions d’années. La prémisse de Mithen est
que les changements de perspective significatifs ne surviennent généralement
pas a I’intérieur des sphéres d’activité mais uniquement a partir d’interactions
entre différents domaines. Les conditions préalables a la possibilit¢ de quelque
chose de « nouveau » se sont développées progressivement dans un domaine,
mais un saut évolutif ne se produit qu’une fois qu’une perspective est transférée
dans un autre domaine ou paradigme. Peut-étre que nous pourrions considérer
cela comme un encouragement a la collaboration interdisciplinaire !

Ce qui s'est passé il y a environ 50 000 ans, selon Mithen, c'est que 1'esprit
modulaire a évolué de manieére a permettre l'interconnexion entre les
intelligences sociales, naturelles et technologiques. « Pour constituer 1'esprit
moderne, les pensées et les connaissances situées dans toutes ces chapelles
doivent pouvoir circuler librement autour de la cathédrale... en sharmonisant
les unes avec les autres pour créer des modes de pensée qui n'auraient jamais pu
exister au sein d'une seule chapelle » (Mithen 1996 : 11) L'esprit des premiers
humains était, considere-t-il, culturellement stable, ce qui explique pourquoi il
n'y a aucune preuve dépourvue d’ambiguité d'une activité symbolique au cours
de cette période. (Mithen 2013, 220) Mithen admet qu'il y a eu certains progres
évolutifs, suggérant méme que l'esprit modulaire a atteint son apogée chez les
Néandertaliens. Le dossier archéologique détaillé d’Europe et d’Asie
occidentale établissent que les Néandertaliens possédaient des compétences
considérables en matiere de chasse, ainsi que de solides relations sociales,
comme en témoignent les pratiques funéraires. Pour le reste, cependant, Mithen
soutient qu’il n’y a eu aucun changement culturel paradigmatique tout au long
de la période s’étendant du Paléolithique moyen antérieur de [/’homo
heidelbergensis jusqu’aux Néandertaliens.

Contrairement a ce qui se passait en Europe, les humains ont évolué
différemment en Afrique. Mithen situe 1’arrivée des humains modernes a il y a
200 000 ans. (2013, 224) Des preuves plus récentes suggerent une apparition
possible de I'AMH (African Modern Humans) a il y a 300 000 ans. Mithen

230



remarque que la production de colliers de perles nécessitait l'intégration d’une
intelligence sociale et technique, tandis que les outils de chasse spécialisés
nécessitaient une intelligence a la fois technique et ancrée dans 1’histoire
naturelle. (Mithen 2013, 222). Ces innovations culturelles ont précédé ce qu'il
considére comme une explosion culturelle dramatique survenue il y a 50 000
ans, une fois que les humains africains modernes se sont installés en Eurasie et
qu’elle s'est exprimée dans des figurines portables et dans I'art rupestre.

Un facteur central dans la reconstruction de 1’évolution par Mithen est que le
langage — c’est-a-dire la parole - joue un role causal dans I’émergence de la
fluidité cognitive. (2013, 222) Dans The Singing Neandertals: The Origins of
Music, Language, Mind and Body (2005), il a soutenu que les Néandertaliens
possédaient un proto-langage qu'il appelle Hmmmmm (Holistique,
manipulateur, multimodal, musical et mimétique) fonctionnant au niveau de
I’émotion, mais pas de la cognition proprement dite. Alors qu’ils étaient des
étres sociaux, les Néandertaliens manquaient d’une « conscience pleinement
moderne concernant le domaine non social », par exemple la conscience de leurs
propres connaissances en matiere de fabrication d’outils. (2013, 222) Que
Mithen ait raison ou non dans cette affirmation, cela revient a dire que les
Néandertaliens manquaient de conscience. Selon Mithen, les capacités de
langage et de conscience étaient importantes pour qu’advienne la transition vers
un esprit moderne. Cependant, la fluidité cognitive était le facteur critique car
elle rendait possible 1'analogie et la métaphore qui constituent la base de 1'art,
mais aussi de la religion et de la science. (2013, 222).

April Nowell (2013) ne nie pas I’importance de la capacité a établir des liens
dans I’évolution de la cognition, ni I’existence de différences cognitives entre
les Néandertaliens et les Humains modernes africains (AMH). (2013, 241)
Cependant, elle nie le manque de preuves d'un comportement symbolique dans
le dossier archéologique de Néandertal. (2013, 249-256). Sur la base de preuves
d’une activité symbolique, qui sont parfois ambigués sans pour autant I’étre
toujours, elle rejette le récit cognitiviste de Mithen qui, selon elle, repose sur
des mécanismes biologiques présupposés et innés. (2013, 257-8) Elle propose
une explication sociale, démographique et culturelle en guise d’alternative, plus
a méme d’expliquer « les éclairs inexplicables de « comportement moderne »
avant les faits, la soi-disant « explosion de ’art » et I’extinction de Néandertal.
(2013, 258) Elle propose que le succes des humains modernes puisse s'expliquer
par des groupes sociaux plus importants, un facteur particuliérement important
face a la réduction de la population suite a I'éruption du mont Toba il y a 71 000
ans BP et a la période glaciaire qui a suivi jusqu'a 60 000 ans BP avant notre
présent. Les petits groupes sociaux des Néandertaliens étaient moins adaptés
pour réussir face a un dépeuplement drastique. De plus, ce n’était pas qu’ils
aient été cognitivement incapables de produire de nouvelles technologies, mais

231



plutot que cela leur était de fait « trop coliteux » dans le cadre du mode de vie
néandertalien qui était efficace depuis des milliers d’années. (2013 262)°. Face
a un défi climatique dramatique combiné avec 1’arrivée d’envahisseurs
technologiquement mieux adaptés, leurs petites sociétés ont progressivement
décliné. (2013, 261)

L’explication de Nowell peut étre comprise comme pointant vers une
combinaison de «points de bascule ». Il n’existe, selon elle, aucune
détermination causale singuliére de I’extinction des Néandertaliens. L'évolution
de la cognition joue un rdéle dans le développement des comportements
modernes. Mais I’évolution cognitive elle-méme résulte d’un enchainement de
facteurs principalement démographiques et climatiques. L’augmentation des
comportements symboliques s’explique par ces facteurs. Les développements
du Gravettien, par exemple, ne sont pas dues a ce qu’elle appelle encore « une
mutation neuronale ». (2013, 260) Bref, le récit de Nowell interpréte la créativité
comme une explosion résultant des effets démographiques appelés par le
changement climatique. De manié¢re contrastée, I’explication de Mithen fait de
la culture la conséquence d’une transformation cognitive. Je suggere de mon
coté qu’il manque quelque chose dans les deux explications, a savoir que la
culture n’est pas simplement un effet mais qu’elle fait aussi partie d’un schéma
causal complexe.’

Les preuves archéologiques pourraient sembler étayer I’idée selon laquelle
’art est un effet et qu’il est di @ une cause climato-démographique ou cognitive.
Lorsque Chauvet apparait vers 32 000 ans BP aux coOtés de statuettes
aurignaciennes un peu plus anciennes, il peut sembler — par rapport a la
production culturelle antérieure — qu’elle sorte de nulle part. Une question
importante est de savoir ce qui se passe entre 300 000 ans BP et environ 100 000
ans BP avant notre présent, date de la plus ancienne décoration abstraite
d’Afrique. Le bilan démographique et climatique peut plaider en faveur de
progreés progressifs en cours, soudainement accélérés par des événements
catastrophiques autour de 70 000 ans BP a 60 000 ans BP avant notre présent.
Bien que cette explication ne rende pas entie¢rement compte de ce qui s'est passé
entre 300 000 ans BP et 100 000 ans BP avant notre présent, il est au moins
cohérent qu'il y ait eu une lente progression. Le point de vue cognitiviste semble
étre sur un terrain plus fragile. S’il y a eu un changement dans 1’appareil mental,
que faisaient alors les esprits humains modernes pendant la période de silence
culturel entre 300 000 ans BP et 40 000 ans BP avant notre présent ? Il s’agit
d’une question extrémement difficile et, sans aucun doute, elle ne trouvera de

5> Nowell cite Shea 2010

¢ La philosophie a ici quelque chose a apporter par son analyse de la causalité. Voir J. L. Mackie,
1980 sur les causes comme conditions INUS c’est-a-dire comme partie insuffisante mais non
redondante d’une condition non-nécessaire mais suffisante.

232



réponse qu’a mesure que de nouvelles preuves archéologiques seront
découvertes.

Une question que nous pourrions déja résoudre avec plus de succes est celle
concernant ce qui s’est passé lorsque ’art s’est accéléré il y a environ 40 000
ans. Les ceuvres d’art du Paléolithique supérieur, en particulier I’art rupestre,
témoignent d’une fluidité cognitive dans la mesure ou elles nécessitent la
combinaison d’une intelligence sociale, technologique et environnementale.
L’art rupestre nécessite une compréhension de certaines conditions
environnementales : comment explorer des grottes sombres et profondes ainsi
qu’utiliser les ressources qu’elles offrent ? Cela nécessitait également des
capacités technologiques avancées telles que la capacit¢ de contrdler les
conditions d’éclairage, de construire des appareils tels que des échafaudages, de
produire des pigments et de développer des outils artistiques spécifiquement
adaptés. Il fallait également une organisation sociale considérable, comme un
travail technologique hautement différencié, une planification prospective
complexe, la gestion de groupes de soutien importants sans lesquels la créativité
des « artistes » n’aurait pas été viable. Cependant, les grottes décorées ne
nécessitaient pas seulement des compétences cognitives et pratiques déja
existantes. Il s’agissait de serres expérimentales au sein desquelles la fluidité
cognitive pouvait s’accélérer dans des conditions démographiques et
climatiques favorables. La production culturelle en général et I’art rupestre en
particulier constituent donc non seulement une preuve de I’évolution cognitive,
mais aussi un facteur causal crucial qui la rend possible. Dans ce qui suit, je
défendrai la maniére spécifique dont 1’art rupestre a été une cause d’activité
cognitive accélérée, qualifiée d’évolution cognitive.

III La pertinence cognitive de la liminalité

Je vais maintenant examiner une caractéristique de 1’art rupestre qui
constitue tout a la fois un élément de diagnostic qu’un facteur, selon moi, causal
pour I’évolution de la cognition’. La liminalité est un exemple de fluidité
cognitive accrue qui se manifeste dans des conditions technologiques, sociales,
climatiques et démographiques spécifiques.

(1) La liminalité : qu’est-ce que c’est ?

Par « liminalité », je fais initialement référence aux seuils, aux transitions et
aux frontieres perméables. Par la sensibilit¢ a la liminalité, j’entends une
attention ou une conscience des seuils, des transitions et des frontiéres
perméables. En effet, pour étre qualifi¢é de liminal, il ne suffit pas

7 Je ne nie pas que I’art rupestre puisse apporter d’autres contributions cognitives, mais ma
discussion se focalise exclusivement sur I’importance critique de la liminalité.

233



qu’ontologiquement parlant, il y ait quelque chose dans I’environnement
matériel qui puisse étre considéré comme marginal dans la relation entre une
chose et une autre. Qua liminal, un seuil doit étre au moins implicitement
reconnu comme un seuil. Nous pouvons considérer cela comme la condition
heuristique de la liminalit¢é. En effet, la liminalit¢ est qualifice de
phénoménologique dans la mesure ou la conscience distinctive caractéristique
de la liminalité nécessite une conscience située et impliquée de quelque chose
qui est considéré comme transitionnel ainsi qu’une conscience du fait que cela
se trouve dans l'environnement. Un seuil n’est liminal que dans la mesure ou il
est a la fois « donné » comme un entre-deux (ou entre- plusieurs !) et pris
comme tel. Autrement dit, la liminalité est nécessairement a la fois matérielle et
mentale.

La liminalité est largement invoquée de différentes manicres et du point de
vue de diverses disciplines. Parfois, il est fait référence a des peuples marginaux
ou marginalisés (Homi Bhaba 2004 dans Literary Theory), d'autres fois aux
relations spatiales au sein d'un environnement (Tilley 1994 dans Archaeology).
Mon utilisation du terme « liminalité » comme faisant référence a la conscience
des seuils, des frontiéres perméables et des transitions transformatrices vise a
intégrer une gamme de fagons dont ce concept a une valeur explicative pour
diverses discussions. Cependant, dans un premier temps, je me concentre sur les
questions qui se posent au sein de la philosophie et de I’archéologie, ainsi qu’a
leurs interstices. Dans cette présentation, j'introduis la liminalité pour mettre en
¢vidence certaines caractéristiques distinctives de 1'art rupestre et explorer leur
pertinence pour la compréhension de 1'activité cognitive qu’on peut découvrir a
travers cet art.

(2) Pourquoi la liminalité pourrait-elle étre pertinente sur le plan cognitif ?
Une thése préliminaire.

Comment une réponse a la liminalité pourrait-elle étre significative sur le
plan cognitif ? Qu’arrive-t-il a la cognition lorsqu’elle est caractérisée par une
réponse au liminal ?

Je comprends la « cognition » au sens large, comme incluant a la fois la
conscience consciente et inconsciente, ainsi que la conscience intuitive et
conceptuelle, concréte et abstraite, intellectuelle et incarnée. Ainsi, la cognition
ne se limite-t-elle pas a la connaissance comme c'est parfois le cas dans les
discussions philosophiques. Dans cette discussion, la cognition inclut non
seulement la connaissance, mais aussi la perception, la mémorisation,
l'association, 'attention, la reconnaissance de formes, le sentiment (qui n'est pas
la méme chose que 1'émotion) et, éventuellement, I'émotion comme, par
exemple, dans 1'idée d'intelligence émotionnelle.

Toutes ces formes de cognition nécessitent la capacité d’établir des liens,
c’est-a-dire d’opérer avec les relations et a travers elles. Nous racontons souvent

234



des choses, des événements et des personnes sans €tre conscients du processus
de mise en relation. Nous sommes conscients de ce que nous relatons, mais pas
nécessairement conscients d’en €étre conscients. En fait, c’est une trés bonne
chose que nous n’en soyons pas toujours aussi conscients, car cela nuirait a notre
capacité a « avancer » dans nos relations aux choses.

La liminalité, telle que je la propose, implique un changement de niveau de
conscience ou nous devenons conscients non seulement des relations entre les
choses, mais aussi du processus de notre relation avec elles. En effet, se
concentrer sur la liminalité revient a préter attention a un seuil ou quelque chose
bouge, a une frontiere ouverte ou les choses se connectent ou subissent un
processus de transition. Préter attention a des phénomenes centraux et stables
peut étre vécu simplement comme « s’atteler a la tiche en cours ». Cependant,
si les phénoménes sont marginaux, cela suggere que l'attention qui leur est
portée n'est pas simplement automatique et implique une opération
supplémentaire, une sorte de mise en équilibre d’une chose par rapport a une
autre. Une autre facon d’exprimer le méme point est qu’en se concentrant sur
quelque chose qui se situe quelque part « entre deux », il est probable qu’il y ait
un certain degré de conscience du processus de recherche et de découverte de
quelque chose qui n’est généralement pas au centre de la scéne. Cela rendrait,
de toute évidence, la sensibilité liminale intéressante a la fois sur le plan cognitif
et sur le plan plus général de I'expérience.

Préter attention a la liminalité n’est pas nécessairement autoréflexif c’est-a-
dire opérer une réflexion sur soi-méme. Néanmoins, étre conscient des
caractéristiques liminales au seuil entre, par exemple, la nature et la culture ou
entre le présent et le passé, c'est déja aller au-dela du simple fait d'étre pris dans
le monde et ¢’est aller dans le sens d'une conscience des relations dans lesquelles
je me sens rester fidéle 8 mon monde. La conscience liminale implique une
conscience implicite d'étre consciente, sans qu'elle ait nécessairement pour
autant a franchir une étape supplémentaire consistant a porter un regard réflexif
sur soi en tant qu'agent d'une telle conscience. En effet, il est nécessaire que
cette réflexion ne soit pas une réflexion détachée de 1’implication dans le
monde, donc toute conscience de soi qui lui appartient est implicite et non
explicite. Cependant, en manifestant une conscience de la relationnalité, une
sensibilité a la liminalité est une réflexion implicite a la fois sur soi et sur le
monde. Ma proposition est qu’une telle conscience joue un réle central dans le
domaine de la cognition au sens large. En effet, il s’agit d’une prise de
conscience de transitions cruciales sans lesquelles 1’évolution dans la cognition
serait impossible.

1V Deux études de cas : le développement phénoménologique de la thése
selon laquelle la liminalité est cognitivement pertinente

235



Dans le cadre d’un projet de recherche plus large, je soutiens que
l'importance de la liminalité dans I'art rupestre peut étre établie de différentes
manicres : en examinant l'intégration des caractéristiques environnementales, le
dispositif de superposition d'une image sur une autre, ainsi qu'a travers la
particularité stylistique de la représentation des humains (Hughes, 2021 (a) ;
Hughes 2021 (b) ; Hughes 2024 (a)). Dans cette discussion, j'examine deux
autres manieres dont la liminalit¢ se manifeste dans l'art rupestre
premicrement, a travers divers dispositifs de perception et, deuxi¢émement, a
travers la relation entre les signes abstraits et la figuration. Toutes ces
manifestations d’une liminalité révélent des expérimentations de cognition.

(1) Perception

Les peintures et, en particulier, les gravures sont souvent invisibles ou
seulement partiellement visibles a I'ceil nu, notamment dans les conditions
d'éclairage modernes qui produisent un éclairage neutre et stable. Seule la
qualité de la lumiere produite par les lampes a huile et les torches permet de voir
les ceuvres en détail. Les guides reproduisent parfois un éclairage plus proche
des conditions d'éclairage du Paléolithique supérieur, typiquement, une lumiére
liminale vacillant au seuil de la lumiére et de 1'obscurité. Certes, la qualité des
sources lumineuses n’était pas pour eux 1’objet d’un choix. Cependant, le choix
fut fait d'entrer dans des grottes profondes ou I'obscurité ne pouvait étre que
partiellement pénétrée par la lumiére vacillante de la seule illumination dont ils
disposaient. Contrairement a une lumiére plus constante a I’extérieur des
grottes, par exemple dans les abris sous roche, la vision dans les grottes
profondes y aurait été liminale. Cependant, I’utilisation de la lumiére vacillante
ne suffit pas a elle seule a prouver qu’il y avait une conscience de la liminalité.

Nous sommes sur une base plus solide pour établir une conscience de la
liminalité lorsque nous considérons la maniere dont les ombres et la lumicre
vacillante ont contribu¢ a la construction des ceuvres d’art. (Pettit 2016 ;
Groenen 2016) Certaines figures d’art rupestre ont clairement é&té
intentionnellement complétées ou étendues grace a des effets d’ombre. Un
bovin sans téte aux Combarelles est positionné juste avant un angle de coursive.
L'éclairage combiné au relief naturel produit une ombre qui crée la téte
manquante.

A El Castillo, dans le nord de 'Espagne, une roche naturellement fagonnée
de manic¢re a initier la représentation d'un bison est réalisée avec une
intervention artistique minimale. Le bison est positionné verticalement. Ceci est
un exemple d’un phénomeéne dont j’ai parlé ailleurs, a savoir la maniére dont

236



Iart rupestre opérait aux seuils de son environnement naturel®.

Pour les besoins de cette discussion, ce qui m'intéresse, c'est qu'un
changement de perspective perceptuelle fait en sorte que la méme configuration
rocheuse soit considérée comme une figure humaine. En poussant ce
phénomene complexe a un degré supérieur, la figure — désormais considérée
comme un humain et non comme un animal — est dupliquée par la lumicre
vacillante comme une figure flottante au plafond de la grotte’. Cette figure
d'ombre en particulier a encouragé l'identification de la formation rocheuse
comme représentant un chamane. Utiliser des ombres pour compléter ou étendre
ce qui est percu démontre une conscience d'opérer de manicre liminale sur des
seuils entre ce qui est 12 et ce qui est projeté par des effets de lumiére!?.

Certaines figures de 1’art rupestre semblent en mouvement. Bien qu’il
n’existe pas de nombreux exemples sans ambiguité de ce phénomene, il existe
certainement un certain nombre de lignes dorsales multiples qui semblent
suggérer un mouvement entre différentes positions. Dans certains cas, les
animaux sont représentés avec plusieurs pattes, ce qui peut étre considéré
comme un indicateur puissant de mouvement. De telles figures élaborent les
contours d’une figure par ailleurs statique de maniére a suggérer la mobilité.
Dans de tels cas, une représentation statique opere au seuil du mouvement.

L’anamorphose est la déformation intentionnelle d’une figure qui est opérée
de telle sorte que sa forme « normale » n’est vue que dans une position autre
que celle a partir de laquelle elle a été construite. Il existe un exemple frappant
a Covalanas en Cantabrie ou un cerf est déformé lorsqu'il est observé de pres
mais est vu non déformé de loin, pres de 1'entrée de la grotte.

Lascaux possede plusieurs exemples d'utilisation de cette technique. La
Vache rouge au collier noir de la Galerie Axiale de Lascaux était déja une ceuvre
de transition dans la mesure ou elle était construite au-dessus du seuil entre le
haut du mur et le plafond. Aussi Aujoulat remarque-t-il que « la ligne de
I’interface passe par la partie centrale de la poitrine et la cuisse ». (Aujoulat

8 Groenen 2016. Le r6le de la lumiére dans art des grottes au Paléolithique supérieur. —
Scientific Figure on ResearchGate. Available from : https://www.researchgate.net/figure/El-
Castillo-Salle-B-homme-bison-peint-et-grave-sur-un-pilier-stalagmitique-Lombre

du_figd 314238606 [accessed 23 Jul 2024]

10 La relation entre la vue et le toucher est étroitement associée a la qualité de la lumiére qui
éclaire ’art rupestre. Les gravures en particulier ne peuvent souvent étre découvertes qu'au
toucher. Une fois découvertes, elles peuvent étre éclairées pour étre vues. Cependant, certaines
superpositions sont si complexes qu’elles ne sont jamais visibles, du moins pas a la vue normale.
(La technique de la thermoluminescence peut ici aider) Lorsque le toucher permet de voir ou
que les deux sens travaillent en conjonction pour découvrir une figure, un sens opére au seuil
de l'autre. Il est plus difficile d'établir si l'interdépendance de la vue au toucher démontre ou non
une conscience de la liminalité, bien qu'il semble plausible que 1'inter-sensibilité fasse partie de
leur conscience instinctivement liminale.

237



2005, 221)

Un autre aspect de cette peinture est le déploiement de I'anamorphose. Il a
¢té construit a 1’aide d’échafaudages, d’ou la forme était « horizontalement
dilatée ». (Aujoulat op. cit.) Par contraste, lorsque I'on se tient au niveau du sol,
les proportions sont perceptuellement correctes. Le quatrieme taureau de la
Salle des Taureaux est un autre exemple de cette technique de perception. Ce
taureau se trouve pres de 'entrée de la Galerie Axiale. Les pattes antérieures de
cet aurochs sont prés de 30 % plus longues que celles des taureaux de taille
similaire qui I’entourent'!.

Cela a ét¢é fait intentionnellement afin que, vus du centre de la salle des taureaux,
tous les trois aient l'air d'avoir des proportions similaires. L'anamorphose est
une correction artistique d'une illusion d'optique créée par l'architecture de la
grotte.

Résumé de la pertinence cognitive de la liminalité perceptuelle

Il existe des preuves d'une utilisation controlée du feu dans les foyers
remontant aux Néandertaliens qui, contrairement a leurs descendants du
Paléolithique supérieur, habitaient des grottes. Néanmoins, les Néandertaliens
semblent pour la plupart étre restés dans les régions initiales des grottes. Ce
n’est qu’au Paléolithique supérieur — a quelques exceptions notables pres, par
exemple a Bruniquel2 - que des grottes profondes et sombres ont fait I’objet de
recherches menées a des fins symboliques. Cela n'a été possible que grace a une
technologie améliorée permettant de contrdler I'éclairage grace a 'utilisation de
torches et de lampes a huile. La célebre lampe a huile de Lascaux montre
I’utilisation d’huile de renne qui ne fume pas et qui a probablement été
s¢lectionnée pour cette raison. Il s'agit d'un savoir-faire technique. Nous avons
¢galement vu que les effets de lumiere étaient combinés aux caractéristiques de
la roche — la technologie y étant associée a I’intelligence naturelle — dans le
prolongement des ceuvres d’art a travers les ombres. L’utilisation d’ombres pour
compléter les représentations montre une prise de conscience de la fagon dont
quelque chose qui n’est pas réellement 1a peut étendre la perception au-dela de
ses limites « normales ». Les anamorphoses montrent des esprits capables de se
projeter au-dela du seuil de la perception normale, de voir les choses a distance
et d'utiliser des artifices pour présenter une perception normale. Cela montre
non seulement une capacité cognitive a imaginer la fagon dont quelque chose
est vu d’ailleurs, mais aussi la capacité technique a présenter une représentation
telle qu’elle puisse étre vue « correctement » d’ailleurs. La suggestion de
mouvement montre une prise de conscience de la manieére dont des images

! Pour des images démontrant ce phénoméne a Lascaux, voir Aujoulat 2005, p. 222-3.
12 Possiblement aussi El Castillo

238



statiques peuvent étre représentées comme ¢étant au seuil de l'animation,
notamment en conjonction avec une lumiére vacillante. Représenter des images
statiques en mouvement est une capacité cognitive importante. Comme le
soutient Azéma 2011, cela préfigure les techniques cinématographiques.

Les artistes rupestres étaient clairement conscients de la maniere dont ils
représentaient, conscients de la maniere dont ils utilisaient diverses pratiques
afin d'obtenir des effets perceptuels. Le fait que cela se soit répété dans
différentes grottes et dans différentes régions suggere qu'il s'agissait d'un savoir
social transmis entre les individus ou groupes et les peuples. Ce faisant, ils ont
combiné le savoir-faire technologique et naturel pour produire quelque chose
ayant une signification sociale évidente. Ils étaient multi-tiches et leur
intelligence était fluide entre ces différents domaines. Il semble également
probable que la création artistique ait €té un accélérateur de fluidité cognitive
dans la mesure ou la réalisation de représentations a permis 1’émergence d’une
conscience de sa propre conscience. Les dispositifs de perception liminale et les
effets ont apporté une contribution essentielle a la flexibilité cognitive
découverte dans 1’art rupestre.

(2) Signes

L’art rupestre du Paléolithique supérieur comprend presque autant de
marques ou « signes » abstraits que de figures animales'®. Beaucoup sont de
simples marques répétées soit localement, soit dans de wvastes zones
géographiques. Certains sont extrémement travaillés, notamment les blasons «
locaux » a Lascaux. Les cercles ou les points semblent universels — du moins
en ce qui concerne leur incidence mais pas nécessairement leur signification —
car ils sont largement distribués dans le temps et dans 1’espace de la géographie.
Par exemple, un point rouge a I’entrée d’El Castillo a été daté si tot qu’il pourrait
avoir ¢été fabriqué par les Néandertaliens, tandis que les points étaient toujours
extrémement importants bien plus tard dans la préhistoire brésilienne!*.

Une gamme de marques abstraites se trouve déja dans 1'art humain moderne
africain il y a 100,000 et 60 000 ans BP'3, tandis que des marques abstraites ont
¢galement été attribuées aux Néandertaliens. L'art rupestre euro-asiatique a
partir de 40 000 ans BP fournit un enregistrement de densité et de répétition de
signes introuvables dans les périodes précédentes. Cela a suggéré ’idée selon
laquelle quelque chose comme le développement d’une langue écrite était en
cours. (voir Anati 2010 et Von Petzinger 2017) Cependant, la theése d'un langage

14 Chatwin 1998 remarque I’importance des points chez 1’aborigéne australien et suggére qu’ils
puissent avoir une connotation temporelle.
15 Notamment a Blombos, Afrique du Sud.

239



proto-écrit ne peut pas rendre compte de manicre adéquate de ce que signifiaient
les signes pour l'esprit du Paléolithique supérieur. Il se peut que certains traits
du langage écrit — généralité, abstraction — aient été établis dans 1’art rupestre,
mais cela ne fait pas des signes une forme d’écriture et les établit, au mieux,
comme des précurseurs — peut-étre comme des conditions préalables— du
développement ultérieur de 1'écriture. Ce que nous pouvons affirmer avec
certitude, c'est que l'incidence des signes et leurs schémas de répétition dans le
dossier archéologique suggérent fortement qu'apres 40 000 ans BP, il y a eu un
développement radical de la capacité de représentation non figurative, c’est-a-
dire abstraite.

S’il est probable que les signes eurent de nombreux rdles, ils eurent presque
certainement une fonction d’orientation dans ’art des grottes au Paléolithique
supérieur. En témoigne le fait qu'on les trouve souvent a des carrefours critiques
comme les entrées, par exemple a Gargas, ou situés aux passages d'extrémité,
par exemple, une longue rangée de points a I'extrémité d'El Castillo et aux
carrefours, par exemple a Niaux ou ils se trouvent apres qu’il y ait eu 500 metres
ou n’existait aucune marque d’aucune sorte et juste avant I'exposition richement
décorée du Salon Noir.

Ce qui est extrémement fascinant, c’est ce que je propose, c'est que ce
développement dans l'utilisation de marques abstraites s'est produit en méme
temps qu'une explosion de la représentation figurative au cours de la période.
Le dossier archéologique antérieur comprenait exclusivement des marques
abstraites. L’art rupestre et 1’art mobilier contemporain introduisent — pour la
premiére fois — des représentations figuratives entiérement intentionnelles
d’étres vivants, animaux et humains, ainsi que d’étres imaginaires hybrides
entre humain et animal. Rien de tel n'a été découvert — du moins pour l'instant —
avant la découverte du premier art rupestre qui vient de Sulawesi en Indonésie
et qui date de 42 000 BP, et peut-&tre méme avant. L’abstraction n’a pas été
abandonnée au profit du nouveau style de figuration. Elle a plutot prospéré et
s’est développée parallelement au « nouveau figuratif ».

Se pourrait-il que les deux styles fonctionnent de maniére a s’informer
mutuellement ? Lascaux est particuliérement intéressant par l'association étroite
de signes abstraits extrémement travaillés — les blasons — avec des
représentations figuratives délicatement travaillées. On en revient une fois de
plus sur la Vache qui tombe de la Galerie Axiale et son blason adjacent sur lequel
sa téte semble presque s'appuyer. Pendant ce temps, les pattes arriére de la vache
noire de la Nef semblent presque en équilibre sur un blason, tandis que son corps
est superposé sur d'autres signes. La proximité, voire l'imbrication de la vache
et du signe, pourrait-elle suggérer une association entre abstraction et forme
figurative ? Ils ne sont pas seulement cote a cote mais semblent liés les uns aux
autres. Ma proposition est que les signes abstraits et les représentations

240



figuratives operent de maniére liminale, I’un, au seuil de 1’autre.
Résumé de la signification cognitive des signes

La prolifération de signes dans I’art rupestre témoigne d’une cognition non
figurative ou abstraite. Bien que cela ait déja été exercé par les premiers humains
africains modernes, I’incroyable augmentation de 1’étendue et de la diversité des
signes au Paléolithique supérieur est significative sur le plan cognitif. Les
signes montrent une capacité a abréger qui est cruciale pour la possibilité d'un
langage écrit ultérieur mais aussi pour toute communication complexe qui
nécessite des stratégies d'économie générant des significations multiples a partir
d'un réservoir limité de ressources.

L’« invention » de la figuration est évidemment hautement significative.
L'apparition de quelque chose de nouveau est déja frappante avec les figurines
d'animaux et d'humains du Paléolithique supérieur. Cependant, une autre
dimension du changement cognitif peut étre découverte dans la capacité a
représenter en 2D des figures perceptuelles pergues en 3D. Bien que la paroi de
la grotte ne soit pas plate — donc pas simplement en 2D — les représentations sur
la paroi de la grotte nécessitent une transformation cognitive de la
dimensionnalité familiére dans la perception a une dimensionnalité uniquement
atteinte dans la représentation. Méme si les figurines et les marques abstraites
¢étaient des représentations, elles ne nécessitaient pas de transition de la vision
en 3D a la représentation en deux dimensions'®. Ma suggestion est que ce
changement de paradigme a permis de reconnaitre la représentation comme
représentation, une prise de conscience qui était désormais disponible pour
toutes les formes de représentation artistique. L'acte de représentation n'est plus
une simple copie et devient un acte de transformation qui permet de mettre en
avant la fonction de représentation. Ce développement transitionnel et
transformationnel de la représentation est une autre forme de liminalité. Dans
ce cas, la perception 3D normale est traduite en représentation 2D, qui opere a
la fronticre de la 3D. Un peu comme 1’image statique décrivant le mouvement,
dans ce cas les représentations 2D représentent la 3D a travers un ensemble
complexe de transitions et de traductions déployant des seuils de manicre
productive afin de rendre visible tout en intensifiant I’activité de perception.

Mais ce n’est pas tout, car la conjonction de représentations figuratives et de
signes abstraits est significative pour la raison qu’elle révele une capacité non
seulement a produire des représentations figuratives et des signes abstraits, mais
aussi a évoluer entre le figuratif et I’abstrait. Cela nécessite une flexibilité
cognitive considérable et constitue une forme de liminalité car chaque forme de
représentation trés différente opere au seuil de I’autre.

16 Voir Lewis Williams (2014) sur la transition de la 3D a la 2D dans I’art rupestre.

241



L'art rupestre offre le lieu expérimental pour I'invention et le développement
de techniques liminales permettant la représentation 2D et la fluidité cognitive
entre figuration et abstraction. De cette maniére, il ne s’appuie pas simplement
sur I’évolution cognitive, mais il y contribue de maniere causale.

V Conclusion

Dans le projet de recherche plus vaste par rapport auquel ceci constitue une
contribution, je soutiens que 1’art rupestre présente divers interstices entre
nature et culture ; entre activité et passivité ; entre présent et passé ; entre visible
et invisible ; entre représentation abstraite et figurative. Une combinaison
dynamique d'invention et de création découvre des potentialités formelles au
sein du monde matériel, en opérant sur une série de seuils qui, autrement,
pourraient constituer des oppositions. Cela met en évidence une capacité
complexe de négociation des possibilités d’expression et de relation a soi. Tous
ces ¢léments, dirais-je, témoignent d’une sensibilité a la liminalité, c’est-a-dire
d’une capacité — cognitive et pratique — a préter attention et a négocier des seuils
comme une forme de flexibilité cognitive accélérée dans des contextes sociaux
et climatiques. Je ne suggere pas que [’homo sapiens sapiens antérieur, et
d’autres hominidés ou, en fait, d’autres animaux n’aient prété aucune attention
aux seuils. Mais je suggére que I’art rupestre témoigne de I’importance accordée
aux seuils. Cette preuve provient sans ambiguité de la maniére dont les seuils
sont directement impliqués dans les représentations artistiques. Les ceuvres d’art
témoignent de I’importance des seuils dans la vie de ces personnes. Mais
I’exploration des seuils au sein de I’ceuvre d’art a également rendu possible le
développement de modes de pensée en relation avec l’environnement qui
n’auraient pas été possibles ni dotés d’autant de puissance en dehors de la grotte.
Ma suggestion est que, de diverses maniéres, la sensibilité liminale dans la
grotte a contribué¢ de manicre causale a 1’accélération et a I’intensification de
multiples couches de conscience.

Références

Anati, E. 2010 World rock art: The primordial language. Oxford, Archaeopress.
Aujoulat, N. 2005 The Splendour of Lascaux London, Thames & Hudson

Azéma, M. (2011) La préhistoire du cinéma. Paris, Errance.

Bhabha, H. 2004 The Location of Culture. London, Routledge.

Chatwin, B. 1998 The Songlines. London, Vintage.

Clottes, J. 2010 Les Cavernes de Niaux Paris, Errance

Diez M.G., et al. 2018, Pimentel, Cuesta, Vega Monte Castillo. La Montaria Sagrada.
Sociedad Regional de Educacion, Cultura y Deporte, Consejeria de Presidencia y
Justicia, Gobierno de Cantabira.

Gardner, H. 1983 Frames of Mind: The Theory of Multiple Intelligences New York,

242



Basic Books

Groenen, M. (2016) L art des grottes. Bruxelles, Académie royale de Belgique.
Hughes, F. 2025(a) forthcoming ‘On the Thresholds of Sense: Brazilian Rock Art as
Liminal and Animate’ in Contemporary Aesthetics: Dialogues through Art, Culture and
Media from the 22nd International Congress of Aesthetics. Eds. Rodrigo Duarte, Rizzia
Rocha, Fernanda Proen¢a and Juliana Santos. Minas Gerais, ABRE (Associagao
Brasileira de Estética).

Hughes, F. 2025(b) forthcoming ‘“Making-remote” as an alternative to realism in late
Palaeolithic cave art: Representations of the human at the threshold of appearance’ in
British Journal of Aesthetics.

Hughes, F. 2021(a) ‘Relief and the Structure of Intentions in Late Palaeolithic Cave
Art’ in The Journal of Aesthetics and Art Criticism, Vol. 79, Issue 3, 285-300.
Hughes, F. 2021(b) ‘The Temporality of Contemporaneity and Contemporary Art:
Kant, Kentridge and Cave Art as Elective Contemporaries’ in Kantian Review, Vol. 26,
Issue 4, 583-602

Hughes, F. 2013 ‘A Passivity Prior to Passive and Active: Merleau-Ponty’s Re-reading
of the Freudian Unconscious and Looking at Lascaux’ in Mind, Vol. 122, Issue 486,
419-450.

Hughes, F. 2007 Kant’s Aesthetic Epistemology: Form and World. Edinburgh,
Edinburgh University Press.

Lewis-Williams, D. 2004 The Mind in the Cave.: Consciousness and the Origins of Art.
London: Thames and Hudson.

Mackie, J.L. 1980 The Cement of the Universe: A Study of Causation. Oxford, Oxford
University Press.

Mithen, S. 1996 The Prehistory of the Mind: Cognitive origins of art, religion and
science. London, Thames and Hudson.

Mithen, S. 2005 The Singing Neandertals: The Origins of Music, Language, Mind and
Body, Cambridge: Harvard University Press.

Mithen S. 2013 ‘The Cathedral Model for the Evolution of Human Cognition’ in ed. G.
Hatfield & H. Pittman, Evolution of Mind, Brain and Culture, University of
Pennsylvania Press.

Nowell, A. 2013 ‘Cognition, Behavioral Modernity, and the Archaeological Record of
the Middle and Early Upper Palaeolithic’ in Hatfield & Pitmann, Evolution of Mind,
Brain and Culture. University of Pennsylvania Press.

Pettitt, P. (2016) ‘Darkness visible. Shadows, art and the ritual experience of caves in
Upper

Palaeolithic Europe’ in eds. M. Dowd & R. Hensey The Archaeology of Darkness,
Oxford, Oxbow.

Tilley, C. 1994 A Phenomenology of Landscape. Oxford, Berg.

Von Petzinger, G. 2017 The World'’s Oldest Signs: Unlocking the mysteries of the
world’s oldest symbols. New York, Simon and Schuster.

243



